
1 
 

EXTERIORIDADES DA FÉ CATÓLICA: Um estudo sobre a sociabilidade das procissões 

de 1850 a 1875 em São Luís 

 
                                                                             Milena Rodrigues de Oliveira1 

Nila Michele Bastos Santos2 
 

Introdução  

 

Este artigo tem por objetivo analisar a sociabilidade das procissões de 1850 a 1875 em 

São Luís. Na nossa concepção, as procissões faziam parte das festas religiosas, que 

englobavam três etapas, a primeira era a missa que acontecia dentro da Igreja, a segunda era a 

procissão e a terceira envolvia a festa de largo. 

 As procissões eram muito importantes para as festas religiosas, porém é  importante 

observar que não tinham somente essa característica, uma vez que, de acordo com a 

historiadora Deolinda Maria Veloso Carneiro, esses: 
Cortejos que reflectem uma natural tendência do homem para realizar marchas, ou 
desfiles de caráter ritual e comunitário, com carácter sagrado, que se encontra em 
todas as religiões, mas que também podem se revestir de uma motivação política, 
civil ou corporativa (2006, p.57). 

 
Com relação ao recorte espaço-temporal, é importante registrar que limitamos nosso 

olhar à cidade de São Luís no período de 1850 a 1875 pela disponibilidade da documentação, 

com certeza, mas, principalmente, o fizemos porque nesses meados do século XIX o 

“processo de romanização” atravessava um período de grande tensão entre os empenhos das 

autoridades eclesiásticas em subordinarem os fiéis às suas determinações e a resistência destes 

a se enquadrarem nos ideais da Igreja Católica.  

   Um estilo de documento selecionado foram os compromissos das irmandades, Fritz 

Teixeira de Salles definiu a natureza específica dessas instituições como se segue: 

 
1. As associações de fieis que tenham sido eretas para exercer alguma obra de 
piedade ou caridade, se denominam pias uniões; as quais, se estão constituídas em 
organismo se chamam irmandades.  2. E as irmandades que tenham sido eretas ainda 
mais para o incremento do culto público, recebem o nome particular de confrarias 
(1963, p.16). 

  

 
1 Graduada em História pela Universidade Federal do Maranhão. Especialista em Didática Universitária pela 
Faculdade Atenas Maranhense. Professora do Curso de História da Faculdade Santa Fé. 
2 Graduada em História pela Universidade Federal do Maranhão. Especialista em Psicopedagogia pelo Grupo 
Santa Fé e Formação de Professores pela UNDB. Professora do Curso de História da Faculdade Santa Fé. 
 
 



No que diz respeito aos compromissos, são eles definidos como “estatutos de criação 

das irmandades religiosas laicas, conservados em livros, os quais descreviam as restrições 

quanto à aceitação de membros, o seu objectivo e as suas regras” (MULVEY, 1994, p.196). 

Traços que João José Reis esclarece ao informar que estes documentos, “além de regularem a 

administração das irmandades, [...] estabeleciam a condição social ou racial exigida dos 

sócios, seus deveres e seus direitos” (1991, p.50). 

Os jornais também foram selecionados nesta pesquisa porque constituíam um veículo 

de informação entre os membros das irmandades e possíveis associados, além de 

representarem mecanismos de formação de “opinião pública”, ou seja, de promoção da 

“operação simbólica de transformar vontades individuais ou setoriais em opinião geral” 

(MOREL apud GALVES, 2010, p.27).  

 

A sociabilidade nas procissões de 1850 a 1875 em São Luís 
 
 

 A procissão geralmente acontecia entre a missa solene e a festa de largo. Na sua 

origem foi instituída para substituir antigos cortejos considerados pagãos, outras tiveram seu 

início a partir de datas cristãs. A partir da Alta Idade Média as procissões passaram a ter uma 

nova identificação, “no século VII estabeleceu-se que a celebração eucarística dos dias de 

festa e das férias da Quaresma fossem precedidas de uma procissão saindo de uma igreja de 

reunião para as igrejas ‘estações’, com celebração de missa pontifical” (CARNEIRO, 2006, 

p.59). 

As procissões religiosas são a representação de passagens bíblicas, as pessoas comuns 

desde o século XVI queriam se fazer presentes nessas manifestações (TINHORÃO, 2000), o 

que conseguiram com as festividades públicas que envolviam as próprias pessoas da 

comunidade. 

No Brasil, estes cortejos tiveram o seu início no século XVI. Mary Del Priore (2000) 

especifica que o padre Manoel da Nóbrega em 9 de agosto de 1549 anunciou ter realizado 

duas procissões solenes: uma no dia do Anjo Custódio e a outra no dia de Corpus Chisti. Na 

Colônia, as procissões também eram ligadas ao rei de Portugal e a Igreja, essa característica 

fez com que essa celebração perpetuasse os ideais da Coroa.  

No século XIX as procissões foram muito controladas, isto ocasionou projetos em 

1855 no Rio de Janeiro que visavam controlar palavras de baixo calão que eram cantadas na 

procissão do Corpo de Deus (ABREU, 1999), portanto, buscava-se um ideal de civilidade em 

todas as esferas da sociedade e a procissão também deveria seguir esse modelo. 



Enquanto as festas no largo aconteciam em um local específico, as procissões 

aconteciam em um espaço essencialmente público, isto é, a rua. Esta manifestação passava os 

valores da sociedade vigente, exagerava alguns aspectos e negligenciava outros, “Seja no seu 

aspecto religioso, quanto civil, as procissões reforçavam a obediência e a devoção à Igreja e 

ao Estado, por meio de seu soberano” (FURTADO, 1997, p. 255). 

As procissões hierarquizavam o público, permitindo perceber quem eram as figuras 

principais e secundárias. O primeiro poderia ser o rei ou alguma figura importante católica e o 

segundo fazia referência as outras camadas sociais. Quando o principal financiador dessas 

festividades era uma irmandade de negros ou mulatos havia um processo de inclusão social, 

no qual esses grupos também mostravam seu poder ampliando sua ostentação nas procissões. 

Podemos enumerar dois estilos principais de procissões que eram recorrentes na época: 

 
Ora para coroar as procissões ordinárias (acompanhamento de grandes cerimônias, 
desfiles, datas da agenda real, canonizações), ora para atender necessidades 
constrangedoras (saúde do rei, falta de chuvas, epidemias) (DEL PRIORE, 2000, 
p.23). 

 

As procissões ordinárias eram os eventos oficiais que faziam parte da agenda da Igreja 

ou do Estado, já as necessidades constrangedoras eram invocadas em situações específicas 

que no momento estavam causando um grande problema para a população em geral, por isso 

era necessário um ritual que tentasse diminuir um pouco esse constrangimento. 

Outra característica das procissões era a necessidade de uma licença. A Irmandade de 

Santa Efigênia solicitou a licença do ordinário da diocese para a realização do seu cortejo 

(MARANHÃO, Lei n° 369, 26/05/1855),ou seja, a procissão envolvia uma grande quantidade 

de pessoas e esse ajuntamento poderia ser perigoso para a sociedade, por isso a licença era 

importante. 

A Irmandade de Nossa Senhora da Conceição também queria fazer uma procissão á 

tarde para maior esplendor da festividade, para isso a Mesa também solicitou licença do Bispo 

Diocesano. Esta irmandade especificou ainda sobre o giro da procissão que não poderia ser 

alterado em tempo algum, “salvo havendo desarranjos nas ruas determinadas na licença, para 

o primeiro giro” (MARANHÃO, Lei n 397, 27/8/1856).  

O giro da procissão obedecia um trajeto específico todos os anos, mas esse cortejo 

poderia ser mudado de acordo com as circunstâncias, um exemplo foi  a Irmandade de Bom 

Jesus dos Navegantes que estipulava esta possibilidade em seu compromisso 
 



O giro da procissão será o mesmo que se observa presentemente, e só poderá ser 
alterado pela mesa de accordo com o ordinário quando o estado das ruas não 
permittirem um bom e decente transitto (MARANHÃO, Lei n° 621, 25/09/1861). 

  

As irmandades tinham como meta reunir o maior número de pessoas em torno das suas 

festas e procissões, portanto, o estado das ruas poderia prejudicar o livre trânsito das pessoas e 

consequentemente o esplendor da celebração. O giro da procissão também veio especificado 

no compromisso de Bom Jesus da Coluna, esse trajeto era longo e envolvia a participação de 

todos os associados juntamente com o público 
Rua de Santo Antônio, da Cruz, do Sol, Largo do Carmo, rua Grande, Largo dos 
Quartéis e ruas do Sol e de Odorico Mendes ao recolher-se, e todos os irmãos são 
obrigados a assistir a estas solenidades com suas vestes (MARANHÃO, Lei n° 759, 
1866).  

 
A rua  de Santo Antônio foi inaugurada no século XVIII juntamente com outros 

caminhos que se alargaram na época, já o largo do Carmo era conhecido como uma parte 

central da cidade com feiras e mercados onde João Lisboa residiu durante grande parte da sua 

vida (VIEIRA FILHO, 1962). No que diz respeito ao largo do Quartel, tinha esse nome, “ 

depois que, nas primeiras casas levantadas, foi mandado aboletar a tropa de linha” 

(MEIRELES, 2012, p.133). 

O largo do Quartel é conhecido na atualidade como Praça Deodoro e no século XIX 

era ponto de encontro nos três dias de carnaval, inclusive nesta época “o carnaval de rua 

dominava soberano e dava gosto participar do movimento corso e sair pelas ruas engrossando 

o bando de mascarados” (VIEIRA FILHO, 1962, p. 45). A rua que finalizava a procissão era a 

de Odorico Mendes, esta também era conhecida como a antiga rua de São João (VIEIRA 

FILHO, 1962, p.21). 

A procissão obedecia um trajeto que poderia ser modificado de acordo com as 

circunstâncias. No que diz respeito aos associados, respeitavam uma hierarquia dentro da 

procissão, a Irmandade de Bom Jesus da Cana Verde explicitou de forma detalhada como era 

a organização dos irmãos no cortejo 
Acabado o Sermão do Pretorio, que o Provedor e a Mesa encomendarão ao melhor 
Pregador que houver, começará pelo Guião da Penitência, o qual será levado pelo 
Procurador. Ao Guião se seguirá o Pendão, o qual será levado pelo Thesoureiro, ou 
em sua falta por outro Irmão da Mesa; e desta serão os irmãos que pegarem nas 
Guias (MARANHÃO, Lei n° 324, 2/10/1852). 

 
Pretório era uma tribuna no qual o sacerdote pregava aos fiéis, já o guião da penitência 

era uma bandeira que era levada na frente da procissão, o pendão também era uma bandeira, 

mas vinha logo atrás e por último vinham as guias que eram carregadas pelos membros da 



irmandade. O procurador que era o principal financiador vinha na frente e as outras funções 

seguiam logo atrás dele. 

Na Irmandade de Nossa Senhora da Conceição os mesários tinham uma função 

especial, que era “carregarem o andor da Virgem Senhora da Conceição, podendo eles 

cederem unicamente aos irmãos” (MARANHÃO, Lei n° 397, 27/8/1856). O andor é uma 

espécie de tabuleiro retangular usado para levar os santos em procissão. 

A Irmandade do Senhor Bom Jesus dos Passos não era acompanhada somente pelo 

público devoto, percebemos também variadas autoridades. 
Acompanhada pelo Exm. Sr. Presidente da Província, seu secretário, ajudante de 
ordens, e muitos officiais militares, bem como por um grande número de irmãos 
com tochas acesas, e um considerável concurso do povo, fechando este cortejo 
solene duas bandas de música marcial com uma guarda de honra do 
contigentedestacado da guarda nacional, e o corpo de educandos artifícies (O 
ECLESIÁSTICO, 4/3/1861). 

 
O jornal mencionou duas procissões da irmandade citada, uma acontecia na noite do 

dia 21 de fevereiro e levava a imagem do Convento do Carmo até a Catedral e a outra 

transcorria na tarde do dia 22 enfatizando os passos de Jesus até o Calvário (O 

ECLESIÁSTICO, 4/3/1861).   

A festa de Corpus Cristhi também era celebrada duas vezes em São Luís, o bispo do 

Maranhão Dom Manoel mencionou duas festividades, uma celebrada na Catedral e outra feita 

pela Irmandade do Santíssimo Sacramento. A primeira aconteceu no dia 30 de abril com 

presença de orquestra e do bispo diocesano e a segunda em 2 de maio sendo bem mais 

simples (O ECLESIÁSTICO, 3/6/1861). O Corpus Chisthi celebra o sacramento da Eucaristia 

que acontece na quinta-feira santa, neste dia segundo a concepção cristã a última ceia foi 

realizada por Jesus Cristo e seus apóstolos.   

 A solenidade da Catedral enfatizou as figuras importantes que participaram da 

procissão: 
Em presença do Exm. e Revm. Sr. Bispo Diocesano, seguio-se a procissão, levando 
o mesmo Exm. Sr. Bispo Diocesano o S.S.Sacramento sob o palio, cujas varas forão 
carregadas, desde a porta da Cathedral, e durante todo o transito, pelo Exm. Sr. 
Presidente da Província, e pelos Srs.Presidentes e mais membros da Ilm. Camara 
Municipal, chefe da Estação naval, com os respectivos officiais, Comandante do 5 
de fuzileiros com sua oficialidade, empregados públicos e muitos outros cidadãos 
grados (O ELESIASTICO, 3/6/1861). 

 

O pálio é uma espécie de cobertura portátil sustentada por varas, muito usado para 

cobrir a pessoa festejada. Percebemos que várias autoridades queriam se fazer presentes na 

festividade de Corpus Cristhi, isto acontecia porque: 
 



Eram de responsabilidade da Câmara de São Luís as celebrações das seguintes 
festas: São Sebastião, Anjo Custódio, Corpus Chisthi, NossaSenhora da Vitória e a 
aclamação de D. João IV, também conhecida como Restauração (CORRÊA, 2010, 
p.234). 

 

O bispo comentou ainda que não houve nenhum tipo de desordem durante a 

comemoração, um dos motivos para a seguinte situação, “Ao recolher-se a procissão 

concedeu S. Exm. Revm 40 dias de indulgência a todos, que a acompanharão” (O 

ECLESIÁSTICO, 3/6/1861). A indulgência vem a ser a remissão total ou parcial dos pecados, 

dessa forma notamos que alguns cortejos propiciavam recompensas para seus fiéis. 

Havia outra festa de Corpus Chisthi organizada pela Irmandade de Santíssimo 

Sacramento que acontecia no dia 2 de junho. Bem mais simples, com as tradicionais vésperas 

e missa com música: 
 

Na véspera à noite esteve a porta da Igreja a banda de música militar dos Educandos, 
cujo corpo com sua musica acompanhou a procissão, com a guarda de honra e a 
banda de música do 5 de fuzileiros (O ECLESIÁSTICO, 3/6/1861). 

 

A Casa dos Educandos Artífices foi criada na segunda metade do século XIX e tinha 

como objetivo servir de abrigo para jovens, porém este local também tinha outra meta, “na 

medida em que retirava das ruas, dava abrigo e uma profissão aos meninos andarilhos” 

(CASTRO, 2006, p.2). Os mais variados ofícios eram ensinados neste estabelecimento, 

inclusive o aprendizado da música. 

João Lisboa (1992) explicou no seu folhetim que no alpendre de Nossa Senhora 

tocavam de forma alternada os Educandos e a banda do Corpo Fixo, esta era uma guarnição 

federal sediada em São Luís. Imaginamos que a banda militar mencionada no jornal acima era 

a mesma intitulada Corpo Fixo, isto é possível porque a banda de Corpo Fixo era militar e os 

relatos são respectivamente de 1850 e 1851. 

A Santa Casa de Misericórdia promovia uma procissão que era responsabilidade desta 

irmandade, conhecida como procissão dos ossos, e ocorria no dia primeiro de novembro. Este 

cortejo tem a seguinte história: 
 
Em Portugal, em 1498, determinou o rei Dom Manuel que á irmandade da 
Misericórdia fosse permitido todos os anos, no dia de todos os santos, retirar dos 
patíbulos os restos ainda pendentes dos justiçados para lhe dar sepultura 
(COARACY, 1998, p.1). 

 

No século XIX a procissão dos ossos não tinha mais essa função, porém ainda 

continuava sendo uma atividade valorizada dentro da irmandade, a sua trajetória era seguinte, 

“sahira do Cemitério deste estabelecimento a procissão dos ossos com toda a solenidade do 



estylo – e fará o mesmo giro do ano passado -, tendo lugar o respectivo sermão no Largo do 

Cemitério” (PUBLICADOR MARANHENSE, 19/10/1850). 

 

Conclusão 

 

Em termos de seus resultados, esta pesquisa possibilitou o delineamento de um 

panorama das formas de sociabilidade presentes nas procissões, no período de 1850 a 1875 

em São Luís. A leitura e análise dos compromissos de irmandades e matérias publicadas em 

jornais que então circulavam na cidade nos permitiram perceber, dentre outros aspectos, a 

hierarquia social vigente; os critérios étnico-raciais, de classe e jurídicos que instituíam as 

demarcações sociais; o dado de que em detrimento dos ideais da Igreja no seu projeto 

ultramontano, as festas religiosas cobriam um extenso calendário ao longo do ano, recobrindo 

as mais diferentes datas da cristandade, por fim percebemos também a indissociabilidade 

entre o sagrado e o profano nas formas de cultuar e festejar os santos no tempo e no espaço 

que recobrem esse estudo. 

Com efeito, apesar das procissões nesse período serem consideradas manifestações 

exteriores, puras “exterioridades” da fé católica, constituíam um importante espaço de 

sociabilidade, pois eram, quase sempre, muito concorridas, mobilizando esforços e reunindo 

pessoas de perfis diversos, a exemplo de eclesiásticos, civis, militares, ricos, pobres, 

mulheres, homens, crianças, idosos, livres, forros e escravos. 

 

Referências 

ABREU, Martha. O Império do Divino: festas religiosas e cultura popular no Rio de Janeiro, 
1830-1900.  Rio de Janeiro: Nova Fronteira. São Paulo: Fapesp, 1999. 
 
CARNEIRO, Deolinda Maria Veloso. As procissões na Póvoa de Varzim (1900-1950). 
Imaginário religioso e piedade colectiva, volume I. Faculdade de Letras da Universidade do 
Porto, 2006. Disponível em <: www.memoriamedia.net/bd_ docs/... 
imaginario%20.religioso.PDF>. Acesso em: 05/12/2012. 
 
CASTRO, César Augusto. A educação de crianças pobres e desvalidas na provínciado 
Piauhy: Casa dos Educandos Artifícies.2006. Disponível em: 
www.ufpi.edu.br/subsitefiles/ppged/arquivos/.../GT10_2006_02.pdf. Acesso em: 03/12/2012. 
 
COARACY, Vivaldo. A Procissão dos ossos. Jangada Brasil, edições anteriores. Ano I, 
novembro, 1998, n 3. Disponível em: jangadabrasil.com.br/novembro/fe31100a.htm. Acesso 
em: 15/01/2013. 
 



CORRÊA, Helidacy Maria Muniz (Org.). Estratégias de poder na América Portuguesa: 
dimensões da cultura política.  Niterói, RJ: PPGH- UFF, São Luís: UEMA, Imperatriz, MA: 
Ética, 2010. 
 
DEL PRIORE, Mary Lucy. Festas e Utopias no Brasil Colonial. São Paulo: Brasiliense, 

2000. 

FURTADO, Júnia Ferreira. Desfilar: A procissão barroca. Revista Brasileira de História, 
São Paulo. v.17, nº33, p.251-279, 1997. 
 
GALVES, Marcelo Cheche. “Ao público sincero e imparcial”: imprensa e independência do 
Maranhão (1821-1826). Universidade Federal do Maranhão, Niterói, 2010. Disponível em 
http: //www.historia.uff.br/stricto/td/1199.pdf  Acesso em 01/03/2013. 
 
LISBOA, João Francisco. A festa de Nossa Senhora dos Remédios. Editora Legenda, 1992. 
 
MARANHÃO. Lei n° 324, de 2 de outubro de 1852. Aprova o Compromisso daIrmandade 
de Bom Jesus da Cana Verde da Capital. Coleção das Leis da Província do Maranhão. São 
Luiz, Typographia  Const. de I. J. Ferreira, 1852. 
 
__________. Lei n° 369, de 26 de maio de 1855. Aprova o Compromisso daIrmandade de  
Santa Efigênia, erecta na Igreja de Nossa Senhora do Rosário desta cidade. Coleção de Leis, 
decretos e resoluções da província do Maranhão. São Luiz: Typographia Constitucional de I. 
J. Ferreira, 1855. 
 
_________. Lei n°397, de 27 de agosto de 1856. Aprova o Compromisso da Irmandade da 
Virgem e Immaculada Senhora da Conceição, erecta em sua Igreja e freguesia da mesma 
invocação da cidade de São Luiz do Maranhão. São Luiz: TypographiaCosnt. de I. J. Ferreira, 
1856. 
__________. Lei n° 621, de 25 de setembro de 1861. Aprova o Compromissoda Irmandade 
do Senhor Bom Jesus dos Navegantes. Coleção das Leis da Província do Maranhão. São 
Luiz, Typographia Const. de I. J. Ferreira, 1861. 
 
__________. Lei n° 759, de 14 de junho de 1866. Aprova o Compromisso daIrmandade do 
Senhor da Coluna, erecta no Convento de Santo Antônio desta cidade. Coleção de leis da 
província do Maranhão. São Luiz: Typographia José Mathias, 1866. 
 
MEIRELES, Mário. História de São Luís. Faculdade Santa Fé, São Luís, 2012. 
 
MULVEY, Patrícia. Compromissos. In: SILVA, Maria Beatriz Nizza da. Dicionário da 
história da colonização portuguesa no Brasil. Lisboa: Verbo, 1994, p. 196-197.  
 
O ECLESIÁTICO. Periódico dedicado aos interesses da religião. Maranhão: ano IX,  4 
mar.1861 e 3 jun.1861.  
 
O PUBLICADOR MARANHENSE. Folha official, política, litteraria e comercial. Ano IX, 
19 out.1850. 
 
REIS, João José Reis. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular noBrasildo 
século XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 



 
SALLES, Fritz Teixeira de. Associações religiosas no ciclo do ouro. Belo Horizonte, UMG/ 
Centro de Estudos Mineiros, 1963 (Col. Estudos, 1). 
 
TINHORÃO, José Ramos. As festas no Brasil Colonial. São Paulo: Ed.34, 2000. 

VIEIRA FILHO, Domingos Vieira. Breve história das ruas e praças de São Luís. 
Academia Maranhense de Letras, Maranhão, 1962. 
 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 


