
PODER, SOCIABILIDADES E RESISTÊNCIA NO COTIDIANO DAS RUAS E 

PRAÇAS DE SÃO LUIS NA VIRADA DO SÉCULO XIX: A ambivalência do urbano 

 

Jozenilma Lindoso Matos1 

 

            Fazendo reflexões a respeito de como a introdução de debates em torno de teorias que 

propunham inserir o Brasil no mesmo patamar das grandes nações (o qual se deu, sobretudo, a 

partir de projetos de reformas urbanas) buscamos compreender de que forma estes discursos 

chegaram à São Luís, capital do Maranhão, na passagem do século XIX para o XX. E mais: 

como estas propostas eram vistas e significadas por seus habitantes, mais precisamente as 

camadas mais populares em suas formas de convívios nas ruas e praças.  

 É justamente este momento que estaremos analisando: a intervenção urbana que data 

do século XIX, período em que surge a grande cidade e que há, sobretudo, uma tentativa de 

implementar “reformas” no tecido urbano.  Busca-se entender até que ponto a inserção do 

discurso nação-civilização – muito utilizado no período, principalmente pelos intelectuais e 

políticos – levou em conta que uma das principais características desse período: o expressivo 

crescimento de contingentes urbanos da população brasileira e outras transformações que se 

deram no contexto de uma urbanização desorientada onde convergiam e cresciam formas de 

convívio diferente do pretendido pelo “projeto modernizador”.   

 Nicolau Sevcenko se expressa sobre estas propostas de modificações do ambiente 

citadino, e elas, segundo o autor, devem ser relacionadas a um contexto maior:   
Um de seus elementos é a inserção do Brasil nas transformações da 
modernidade capitalista, imbricadas com todo um contexto social, cultural e 
econômico marcado pelo escravismo, remontando aos tempos coloniais e 
imperiais (SEVCENKO, 1995, p. 25). 
 

 Entendamos: as cidades que se pretendiam modernas adotaram um projeto urbanístico 

incluindo, sobretudo, regras que normalizaria o espaço e ordenaria a vida dos citadinos; a 

justificativa era a realização de um projeto moderno-civilizador e, enfim, enquadramento do 

Brasil no rol das grandes nações. Porém, por dentro da organização que se impunha, uma 

nova ordem era inventada a partir dos elementos do cotidiano. Na leitura dos modos de 

organização e convívio social da época nota-se um contraponto entre a cidade idealizada e a 

cidade vivida; propomos ainda a percepção de que a “nova” dinâmica da vida da cidade se 

deu através do imbricamento entre a instalação de um domínio fortalecido pelo fim do 

 
1 Mestranda em História Social pela Universidade federal do Maranhão.  



Império e início da República e da constituição de micropoderes que, de certa forma, as 

práticas dos populares (com seus hábitos e costumes) representavam; se mostrando como 

formas de resistências (CERTEAU, 1994; 1995; 2011). 

 Antes de percebermos estas normalizações em São Luis e analisarmos também alguns 

aspectos da sua urbanização; o faremos sob o olhar do contexto histórico em questão; 

principalmente no que diz respeito à representação que as elites intelectuais e dirigentes 

faziam no momento da constituição dessa República que para muitos era propício para a então 

diferenciação em relação ao restante do mundo, mas que, no entanto, construía sua 

nacionalidade e sua base institucional com referências em modelos político-científicos vindo 

de fora, e que, portanto seguiam padrões universais, incorporadas e resignificadas ao nosso 

contexto (SCHWARCZ, 1993; 1998). Para tal análise é imprescindível também ter em mente 

as ideias de Murilo de Carvalho (2004; 1996), o mesmo trata da relação entre constituição da 

nação e o discurso científico-moderno aqui no Brasil de forma a entender o quanto tínhamos 

um modelo político excludente que gerava “brechas” para as informalidades.  

Os modelos teóricos serviram de suporte para justificar superioridades e 

inferioridades; eram definidores de diferenças e foram estendidos para a questão racial e 

cultural, principalmente após abolição. Lilia Schwarcz (1993; 1998)ajuda-nos a entender 

como a intelectualidade – os produtores do discurso de uma nação moderna – ia buscar nos 

modelos interpretativos europeus a explicação para o que lhes parecia a “anomalia” da 

realidade brasileira. Foi um meio de encontrar respostas para resolver o problema das 

singularidades brasileira no momento mesmo da construção da pretendida nacionalidade. O 

Positivismo, por exemplo, pregava que existiam estágios superiores, trazia a idéia de que a 

sociedade chegará a um ponto ideal, um progresso; o Evolucionismo e o Darwinismo, por 

defenderem que as espécies mais fortes tinham mais chance de sobreviverem, acabavam por 

justificar a supremacia e, portanto, a dominação branca. Com estas teorias diferenças sociais e 

culturais eram ainda mais naturalizadas.  

O que ocorria também era que ao aderir à possibilidade de o Brasil ser uma nação 

moderna fazia com que se houvesse um certo desprezo ao passado. Passado este, por sinal, 

muito presente inclusive porque o Brasil, no século XIX, tinha um tipo de urbanização muito 

diferente do modelo clássico sobre a qual recaia a análise do processo urbano das nações 

capitalistas, de modo que, como aborda Viotti da Costa (1999), aqui eram visíveis dois 

ritmos: de mudanças e permanências; um passado rotineiro e um futuro indefinido diluíam-se 

e quase sempre estavam em conflito. 



 Neste período o qual estamos tratando, também ocorreu em São Luís processos de 

elaboração das diversas representações de cidade; tanto a pensada pelos chamados 

“produtores do espaço urbano” – os que chamaremos de elite: eram os que produziam 

Códigos de posturas e leis municipais, relatórios de prefeitura, discursos literários e 

jornalísticos – bem como aquelas produzidas pelos “consumidores deste espaço”: 

representado pelos seguimentos marginalizados com suas séries de práticas e costumes 

correntes na cidade.  

 Para os primeiros, os hábitos costumeiros representavam um entrave à modernidade. 

Daí a necessidade de reconfigurar e construir uma nova urbe ordenada segundo os preceitos e 

necessidades de uma sociedade que se apegava ao modelo de civilização européia. Essa 

concepção estava muito ligada às ideias evolucionista: um país que conseguisse a civilização 

estava num patamar superior em relação a outros. Civilização era, portanto, vista como forma 

superior de cultura, a culminação de etapas sucessivas; nas palavras de Norbert Elias (1999, p. 

23) “Este conceito expressa a consciência que o Ocidente tem de si mesmo, é uma espécie de 

resumo de tudo o que esta sociedade julga superior ante as outras sociedades”.  

Estas idéias exportadas da Europa, embora reelaboradas, adentravam no Maranhão – 

mais precisamente à sua capital – com os filhos das elites que iam estudar fora, ou mesmo 

vinham através da literatura. Porém, como discorre Berman (1982): “Ao mesmo tempo, o 

público moderno do século XIX ainda se lembra do que é viver, material e espiritualmente, em 

um mundo que não chega a ser moderno por inteiro”, e acrescentava que esta dicotomiatrazia a 

“sensação de viver em dois mundos simultaneamente”. 

Sobre como estas teorias que chegavam ao maranhão, discorre Farias: 
Os letrados do Maranhão acompanhavam a produção, divulgação e debate 
de idéias em curso na Europa, nos Estados Unidos e no próprio Brasil. Em 
seus escritos, dependendo das afinidades teóricas, há menção a autores 
liberais, positivistas, culturalistas, darwinistas sociais, etc. (FARIAS, 2001, 
p. 68). 

 
  Ao longo dos oitocentos, a miragem do processo civilizatório levou os diferentes 

níveis de governo modelar o espaço urbano. Em São Luis esta perspectiva se dava menos com 

construções de obras e mais com a preocupação em criar novas normas de convivência e 

modelagem das sociabilidades, o objetivo era dar as cidades um aspecto de civilização. Isso 

explica porque, neste contexto, a difusão da modernização foi feita de maneira, ainda mais, 

pouco abrangente e limitada: o desejo de ser estrangeiro e os hábitos e medidas institucionais 

– muito excludentes – inspirados em modelos de sociabilidades européias exerciam um 

domínio sobre a representação das elites e se desdobrava no repúdio aos modos que não se 



identificasse com maneiras de refinamento intelectual e inundação de francesias. Portantoum 

refinamento intelectual era mais um elemento singularizador encontrados pelos maranhenses 

“bem nascidos” e foi constituído a partir da representação coletiva – principalmente da elite 

letrada – que criou o mito de “Atenas Brasileira”. Sobre esse mito, explica Regina Farias, que 

era mais uma parte do pretenso refinamento, símbolo de uma terra que se pretendia particular: 
Esta é a imagem de um mundo de luxo, hábitos refinados e erudição que as 
elites do Maranhão construíram para si, sempre voltadas para a Europa e de 
costas para a miséria em que viviam escravos, índios e livres pobres, 
deixados à margem do refinamento cultural real ou ilusório. (FARIAS, 2001, 
p. 70 e 71). 

 As elites também viam no modelo de refinamento francês um “legado para o 

desenvolvimento de regras de condutas especificas para os diferentes grupos sociais, na 

movimentação física pelas ruas” (FREHSE, 2002, p.2). Os manuais de bom comportamento 

eram utilizados na Europa, mais precisamente na França, e de certa forma, seus conteúdos e 

modos de comportamento serviam de pressupostos à civilidade. Os manuais franceses 

traçaram regras que se referiam à higiene pessoal, comportamento a mesa, no quarto (ELIAS, 

1999). Para o comportamento público, procuravam regulamentar sobre o controle dos 

impulsos nos mais diversos locais: na igreja, nos bales e enterros, nos passeios, no teatro. E 

foram essas maneiras de comportamento, que serviram de modelo para as nações do ocidente, 

entre elas, o Brasil.  

                Aqui também estas teorias tentaram resgatar a brasilidade sobre as possibilidades 

que se tinha, levando a uma mestiçagem constante (encontrando no mestiço o tipo ideal); 

contudo esta mesma mestiçagem acabava sendo sinônimo de pobreza, doença e criminalidade. 

Percebemos isto se acompanharmos o processo de urbanização que aqui também traziam 

consigo ideais de ‘progresso’ e ‘civilização’, em ‘negação’ ás tradições existentes.  O 

afastamento de pessoas indesejáveis do centro das cidades, a condenação dos modos como os 

populares se portavam, fazia parte do controle dos usos urbano, que ganha legitimação no 

movimento sanitarista: noções de doença e criminalidade serviram de base para idéias 

“ordenadoras” que instaurava um poder disciplinador. 

                Ruas e praças, dentre outros espaços, também passaram a ser disciplinados tendo 

em vista o atendimento aos gostos dessas elites. Até fins do século XVIII as sociabilidades 

destas famílias eram, em geral, era restrita ao núcleo familiar. Enquanto estas continuavam 

em suas residências, a rua era considerada lugares de trabalho e trabalho era “coisa de 

escravo” (COSTA, 1999). Viotti da Costa (1999) observa que “(...) a rua continuava a ser 

domínio de escravos, vendedores ambulantes, rameiras, artífices e vagabundos. As mulheres 



de alta classe não eram vistas nas ruas ou em outros lugares públicos com exceção da igreja”. 

Porém, na medida em que ruas e praças se determinavam como locais de novas sociabilidades 

de forma a atender as necessidades das elites que começaram, aos poucos, a descobrir o 

mundo da rua, estas passaram a ser remodeladas: havia uma espécie de preparação para que 

pudessem utilizar estes espaços “públicos” e exigia-se, para o usufruto destes, um 

comportamento “adequado” dos seus habitantes. Tornava-se, cada vez mais necessário – na 

representação dos produtores de uma nova urbe – homogeneizar os hábitos e costumes nestes 

espaços. 

 No entanto, ao se despojarem em logradouros como ruas e praças, as camadas mais 

privilegiadas encontravam aqueles populares que já os frequentavam. É então que aqueles que 

permanecessem frequentemente nestes locais, muitas das vezes para tirar seu sustento ou para 

outros fins, recebiam cada vez mais rótulos de “vagabundos”, “desordeiros”, “vadios”, 

“desocupados”, dentre outras classificações, principalmente depois da abolição.  

 José Martins (apud FREHSE, 1999, p.14) aponta as disputas daquela época: 
 
[...] as medidas de repressão a usos sociais das ruas por parte do povo 
simples, serviçais, negros, mulatos, livres e escravos, que eram medidas de 
ordenamento, constituíam uma luta das classes dominantes para terem 
acesso também elas às ruas, segundo suas próprias regras. 
 

  Também para grupos mais privilegiados de São Luís o sinal de civilização da rua 

seria que elas deixassem de ser “o campo predileto, quase exclusivo do moleque e da negra do 

baralho e dos escravos serviçais que se reuniam nos cantos”, e certamente eram estas mesmas 

elites que “freqüentemente pediam através dos jornais providência à polícia contra tais 

ajuntamentos de pretos julgados subversivos” (VIEIRA FILHO, 1962, p.8).  

 Este tipo de civilização, tal qual pretendido pelos estratos privilegiados, aconteceria na 

cidade idealizada por eles, mas não na São Luis real deste período; não tinha condições de ser 

assim e nem precisava ser desta maneira. Afinal a rua, “foi feita para ajuntamentos. Nela se 

fazem negócios, nela se fala mal do próximo, nela mudam as idéias e as convicções, nela 

surgem as dores e os desgostos, nela sente o homem a maior emoção” (VIEIRA FILHO, 

1962, p. 8).  Estas mesmas ruas e praças tidas como lugares de sociabilidades: locais de 

passear, circular, habitar, eram também espaços de falar, vender, amar, brigar, divertir, 

trabalhar. Eram essas práticas que desencadeavam vivências de outras sociabilidades e que 

tornava a cidade por excelência um espaço das diversidades, do improviso, do improvável.  

 É nesse contexto que se insere a questão da ambivalência do urbano, onde se percebe a 

lacuna entre o que se pensava, o que se dizia e o que se vivia. Segundo Sandra Pesavento 



(1995, p. 27) a “cidade é reveladora de significados, pois oferece a experiência da alteridade”. 

Aonde quer que o poder ordenativo chegasse (e justamente porque ele se impunha), lá se 

encontravam formas de transgressões demonstradas nas “astúcias” e nas “artes de fazer”, isso 

porque a função e sentido imbuídos em seus projetores (deliberados pela elite, como já 

exposto) poderiam se distanciar das construções simbólicas feitas pela maioria dos usuários 

daquele espaço e muitas vezes impedia, à primeira vista, que se percebessem as trajetórias 

sociais dos grupos que foram postos à margem deste projeto ordenador da vida citadina, e de 

certa forma, estes puderam contribuir para a elaboração de outras vivencias que não se deram 

sem conflito, pois segundo Bourdieu (1996), o espaço que é delimitado  pelo poder de impor 

regras de sociabilidade geraram tensões e conflitos que chocam-se com as vivências 

cotidianas.   

 A regulação do trânsito, organização das ruas e os logradouros públicos em geral eram 

elaborados para a circulação e pensados com vista ao atendimento a uma pequena parcela das 

sociabilidades mais “aburguesadas”, Pois muitos tipos urbanos se recusam utilizar a rua 

somente para o fim de circular. Na realidade estes estratos sociais precisavam e costumavam 

permanecer nelas por mais tempo. Suas ações não eram muito guiadas por regras formais – 

por estas regras civilizatórias – e também a impessoalidade não pautava as sociabilidades 

destes que se utilizavam de meios informais para manterem suas vivências e sobrevivências.  

 Em São Luis, no momento em questão foram mais reformados ou ampliados do que 

construídos espaços de sociabilidade publica como expressa Frehse: As ruas da cidade 

passaram a ser legalmente acessíveis a negros e brancos, pobres e ricos. A presença feminina 

– principalmente da mulher “pobre” – também era numerosa e permanente (ver CORRÊIA, 

2006). Porém os padrões de sociabilidade que os produtores do espaço urbano traziam em sua 

representação do uso do espaço público era marcadas por normas de civilidade e de 

sociabilidade que tinha como via de regra a concepção de rua como espaço de passeio e, por 

conseguinte de circulação. A regulação do trânsito, organização das ruas e os logradouros 

públicos em geral para essa circulação; eram feitos pensando numa pequena parcela das 

sociabilidades mais  “aburguesadas”, Pois muitos tipos urbanos se recusam utilizar a rua 

somente para circular. Na realidade eles precisavam permanecer nelas por mais tempo. Suas 

ações não eram muito guiadas por regras formais – ao por estas regras civilizatórias. Também 

a impessoalidade não é uma norma que pauta a sociabilidades daqueles que se utiliza de 

meios informais para manterem-se.  Na prática não havia uma vigilância a todo o momento, 

este controle era bem mais exercido simbolicamente: estava mais nas representações das elites 

em negativizar algumas – não poucas – práticas das camadas mais “humildes”. Quando estes 



hábitos envolviam atividades de sustento era mais difícil ainda exercer uma vigilância; estas 

“eram formas de trabalho difíceis de controlar”, relata Dias (1995, p.126).  

 Regina Faria (2001, p. 102) ajuda-nos a compreendemos a situação social da cidade – 

principalmente em se tratando dos modos “informais” das vivencias cotidiana – quando 

discorre sobre os pobres livres, que, com a crise escravista, teriam ganhado mais visibilidade, 

“passando a serem apontados como uma alternativa ao braço escravo”. Pois o escravo que 

tinha sido motivo orgulho, tornou-se sinônimo de vergonha, e agora é motivo de preocupação 

através da figura do preto pobre e liberto que somado ao pobre livre no pós-abolição; junto a 

outros com pouca oportunidade de sobrevivência, vão se fazer ainda mais presentes nas ruas 

da cidade. Wissenbach (1999, p. 57) explica também que “o final do regime escravista o 

sistema que relegava aos pobres livres um viver à margem. Aproveitamento residual 

propiciou uma mescla entre as populações livres e pobres”. 

           Ela diz ainda que: 
 

A pecha de vagabundos e ociosos, desorganizados       social e moralmente, 
que lhes foram atribuídos àqueles que reconstruíram o país após a 
desmontagem do regime escravista, impede a principio a interpretação de 
suas trajetórias sociais enquanto movimentos singulares, vivenciados nos 
limites do que lhe era possível, mas com base em valores próprio. 
(WISSENBACH, 1999, p. 52). 

 

  Estes buscavam novos espaços e novas alianças sociais onde fosse possível diminuir 

não somente as percas sofridas com o desenraizamento, mas como a condição de exclusão que 

causava os projetos modernizadores das elites brasileira. Sobre eles recaia todo um esforço do 

remodelamento social desejado pelos projetores de uma cidade moderna. As posturas são um 

dos maiores exemplos dessa reformulação do tecido urbano. Vieira Filho (1962, p. 9) aponta 

que elas surgiram “quando a cidade adquire maior consciência da vida urbana e a vereação 

melhor se presta para defender a rua como elemento de sociabilidade”. Na prática não havia 

uma vigilância a todo o momento, este controle era bem mais exercido simbolicamente: 

estava mais nas representações das elites em negativizar algumas – não poucas – práticas das 

camadas mais “humildes”. Quando estes hábitos envolviam atividades de sustento era mais 

difícil ainda exercer uma vigilância; estas “eram formas de trabalho difíceis de controlar”, 

relata Dias (1995, p.126).  

 Estes códigos que faziam parte da cidade ideal, pois mantinham – como vimos – um 

constante “dialogo” com os parâmetros de modos de refinagem europeus, mas poucos 

influíram sobre os costumes locais da cidade real (principalmente no tocante aos logradouros 

públicos), mesmo porque a própria elite, assim como de maneira geral toda sociedade 



ludovicense, tinha uma maneira de portar-se que se diferenciava, e muito, do modelo o qual 

aspiravam. Não precisávamos mesmos ser iguais aos europeus; tínhamos nossas 

particularidades estruturais e conjunturais.  

 Compartilhando lares de moradias, dividindo habitações coletivas, compartilhando ou 

mesmo disputando oportunidades de trabalho, dividindo crenças religiosas e hábitos culturais, 

as vivências das classes populares necessitaram, mais que a de qualquer outro setor social, de 

ajustamentos o que não resultou de em diluição de suas praticas sociais.  

             Se pelo lado destas elites manter um padrão era um requisito mesmo de manutenção 

do status: 
Diferenciar os indivíduos em relação uns aos outros (...). Medir em termos 
quantitativos e hierarquizar em termos de valor as capacidades, o nível, a 
'natureza' dos indivíduos. Fazer funcionar, através dessa medida 
'valorizadora', a coação de uma conformidade a realizar. Enfim traçar o 
limite que definirá a diferença em relação a todas as diferenças, a fronteira 
externa do anormal (...). A penalidade perpétua que atravessa todos os 
pontos e controla todos os instantes das instituições disciplinares compara, 
diferencia, hierarquiza homogeniza, exclui. Em uma palavra, ela normaliza 
(FOUCAULT, 1998, p.152-153). 
 
 

 Normalizava-se e “estipulava papéis sociais difíceis de serem mantidos por homens e 

mulheres de classes desfavorecidas, embora alguns de seus valores permanecessem por toda 

sociedade” (DIAS, p. 31, 1995), mas pelo lado das categorias pobres, não havia uma 

mudança concreta: manter o seu padrão de sobrevivência resultava na insistência de 

continuar, quanto mais pudesse, com seus hábitos. 

 É por isso que devemos sim analisar a perspectiva  de Michel Foucault que teoriza que 

no desenrolar da modernidade desenvolvimento uma administração formal da vida, em uma 

multiplicidade de práticas, nas quais se buscava exercer um controle sobre o corpo social, em 

desenvolvimento de suas aptidões, de seus comportamentos, de suas atitudes (FOUCALT, 

1998). Destarte os mecanismos do poder em sua incidência manifesta sobre o indivíduo, 

existiam pelo lado destes “desclassificados” essas táticas que eram quase “ilegíveis”, mas 

estáveis a tal ponto de constituírem regulações cotidianas. As cidades estavam repletas destas 

táticas, que eram inseridas nas práticas cotidianas dos populares em ações simples, mas que 

desafiavam as autoridades. No processo civilizador elas foram essenciais a tal ponto de 

servirem de base à resistência, alterando, de certa forma, as regras de um espaço opressor.  

 O nosso propósito não foi imprimir que havia um modelo ideal de cidade o qual São 

Luis não foi capaz de alcançar; pelo contrário: a cidade em questão, assim como todo o país, 

não tinha elementos necessários para seguir um modelo europeu de modernidade e civilidade, 



e nem precisava ter ou ser de tal maneira; o nosso processo histórico e as nossas vivências 

pendiam para outro rumo, e nem por isso nossas maneiras foram inferiores em relação às 

sociabilidades ditas civilizadas. As tentativas de cerceamento de uma série de práticas e 

costumes correntes entre os segmentos populares e marginalizados da urbe não deu conta de 

abarcar as várias sociabilidades lá existentes, a população de forma geral era muito apegada 

aos costumes tradicionais, e a usança que, principalmente os menos afortunados, faziam do 

local urbano muitas vezes acabava resignificando-o e determinando um outro sentido a este 

espaço:  
O mundo das ‘classes perigosas’ estava repleto de sobrevivências culturais 
que precisavam ser erradicadas para abrir caminho ao progresso e a 
civilização – havia hábitos condenáveis, nas formas de morar de vestir, de 
trabalhar, de se divertir, de curar etc., muitas delas mais abomináveis ainda 
porque manifestações das raízes culturais negras disseminadas nas classes 
populares (CHALOUB, 1996, 181).  

 
           Se, cada vez mais, considerarmos, pois as práticas culturais ou e alguns costumes 

locais: laços étnicos, dialetos, manifestações religiosas artes de curas e outros ofícios dos ex-

escravos e pobres livres (mesmo os que não foram citados no trabalho), que permaneceram, 

embora remodeladas – não podemos negar – expressavam uma alteridade. Estas práticas, de 

certa forma, são autônomas da vontade das classes mais abastardas da sociedade ludovicense. 

E marcavam permanências bastante significativas. Ainda mais porque se os usuários 

resignificam o espaço é porque eram capazes de ir alem de um juízo, de uma percepção, da 

cidade moderna (de um ideal) que em maior parte não era deles, eles cotidianamente realizava 

interferência neste espaço. Isso porque as relações cotidianas não estavam dadas, estas ações, 

que transformavam o espaço de práticas previstas, (tais como queriam as autoridades 

intelectuais políticas) se tornavam visíveis na medida em que, de fato, o projeto ordenador 

falhava, ou seja, quase sempre.    

 

Referências  
 
BOURDIEU. Pierre. Razões práticas sobre a teoria da ação. São Paulo: Papiros 1996. 
 
CARVALHO, José Murilo. A construção da ordem: a elite política imperial. Rio de Janeiro, 
Ed. da UFRJ/Relume Dumará, 1996. 
 
__________. Os bestializados: O Rio de Janeiro e a República que não foi. São Paulo: Cia 
das Letras, 2004. 
 
CERTEAU, Michel de. A Invenção do Cotidiano: 1. Artes de fazer Petrópolis, RJ: Vozes, 
1994. 



 
__________.  A cultura no plural. São Paulo: Papirus, 1995. 
 
__________. A Invenção do Cotidiano: 2. Morar, cozinhar. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. 

 
CHALOUB. Sidney. Cidade febril: cortiços e epidemias na corte imperial. Cia. das Letras, 
1996. 
 
CORRÊIA, Maria da Glória Guimarães. Nos fios da trama: Quem é essa mulher? 
Cotidiano e trabalho do operariado feminino em São Luis na virada do século XIX.  São 
Luís: Edufma, 2006.    
 
COSTA, Emília Viotti da. Da Monarquia à República: momentos decisivos. 6. ed. São 
Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1999.  
 
DIAS, Maria Odila Leite da S. Quotidianoe poder em São Paulo no século XIX. 2. ed., São 
Paulo: Brasiliense, (1995).  
 
ELIAS, Norbert. O processo civilizador. Rio de Janeiro: v.1: Zahar, 1999.  
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução: Raquel Ramalhete. 28 
ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2004. 
 
FREHSE, Fraya. Entre o passado e o presente, entre a casa e a rua: tempos e espaços na 
cidade de São Paulo. 1999. 192 f. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, USP. 
 
PALHANO, Raimundo. A Coisa Pública: serviços públicos e cidadania na Primeira 
República. São Luis, IPES, 1988. 
 
PESAVENTO, S. J. Muito além do espaço: por uma história cultural do urbano. Estudos 
Históricos, v. 8, n. 16, p. 279-290, 1995. 
 
SCHWARCZ, Lilia Moritz. Espetáculo das raças: cientista, instituições e questão racial no 
Brasil – 1870-1930. São Paulo: Cia. das Letras, 1993. 
 
__________. As barbas do imperador: D. Pedro, um monarca nos trópicos São Paulo: Cia. 
das Letras, 1998. 
 
SEVCENKO, N. Literatura como missão: tensões sociais e criação cultural na Primeira 
República. 4. ed. São Paulo: Brasiliense, 1995. 
 
VIEIRA FILHO, Domingos. Breve história das ruas de São Luis. Maranhão: Gráfica 
Oficial do Estado, 1962. 
 
WISSENBACH, Maria Cristina Cortez. Da escravidão à liberdade: dimensões de uma 
privacidade possível in: História da Vida Privada no Brasil v. 3. São Paulo: Cia das Letras, 
1999. 
 
 


