
O PAPEL DA DEVOÇÃO: Representação religiosa em impressos no século XIX 
 

Ingrid Janne Belfort Mendes1 
 
Introdução 

 A escravidão constituiu uma forma de exploração que possuía como característica 

principal a retirada de privilégios, tornando aquele que era escravizado propriedade de quem o 

escravizou ou comprou.  

Iniciada no Mundo Antigo, logo nas primeiras sociedades a escravidão não fazia 

distinção de cor ou raça, a pessoa tornava-se escravo através das dívidas, guerras, diferenças 

religiosas. Outro fator é que esses escravos eram bens móveis, poderiam ser vendidos ou 

trocados a qualquer momento. No caso este mesmo tornar-se-ia livre quando cumprisse ou 

pagasse a sua dívida, já que a escravidão era de ordem extremamente econômica. 

 Em África a escravidão começou no século XV e durou até o inicio do século XX, 

inicialmente o comercio era feito internamente, especialmente no Mediterrâneo Antigo, onde 

os muçulmanos eram responsáveis pelas rotas do tráfico. Logo nos primeiros anos de 1400 e 

1600, uma das áreas mais importantes do tráfico interno partia da fronteira sul do deserto do 

Saara, passando pelas praias do Mar Vermelho até a Costa Oriental africana. Outra rota ia da 

Arábia até o Chifre da África, mas especificamente na Abissínia.  

Quando os portugueses tomaram Ceuta em 1415, houve a penetração dos europeus no 

continente africano. Em 1441 iniciou-se a deportação de africanos para Lisboa, marcando o 

prelúdio da imigração forçada de africanos, ou seja, o trafico negreiros que duraria ate a época 

moderna. Avalia-se que entre os anos de 1450 até 1500, Portugal exportou entre setecentos e 

novecentos escravos africanos por ano. A partir desse ponto a rota Transatlântica de escravos 

tornou-se a mais importante e estudada pela maior parte dos historiadores, pois esta mudou 

totalmente a relação do tráfico no continente africano, principalmente na área da Costa da 

Guiné. 

Ao analisar o processo histórico de constituição e expansão da escravidão no 

continente africano, Paul Lovejoy (2002) aponta a configuração de um “modo de produção 

escravista” especialmente após a chegada dos europeus. Esse processo já havia sido iniciado, 

no entanto, desde a dominação dos muçulmanos, mas com a chegada européia esta instituição 

 
1 Graduanda do 7° período do curso de História da Universidade Estadual do Maranhão – UEMA e bolsista de 
iniciação científica (PIBIC – UEMA). Sob a orientação da Prof. Dr. Tatiana Raquel Reis Silva.   E-mail: 
ingridbelfort27@gmail.com 



altera de maneira significativa a organização da vida social da região, sobre o modo de 

produção escravista podemos destacar que: 
Um “modo de produção escravista” existia quando a estrutura social e 
econômica de uma determinada sociedade incluía um sistema 
integrado de escravização, tráfico de escravos e utilização interna dos 
cativos. Os escravos tinham que ser empregados na produção [...] Essa 
transformação geralmente significativa que os escravos eram 
utilizados na agricultura e/ou na mineração, mas também podia se 
referir a sua utilização no transporte como carregadores, capatazes e 
remadores de canoa. (LOVEJOY, 2002, pág. 40) 
 

A partir da implementação modo de produção escravista aconteceu à mudança das 

rotas do tráfico, os muçulmanos perdem espaços nesta rota e europeus iniciam a sua jornada 

no continente africano. Com isso segundo Lovejoy (2002) pode-se identificar quatro grandes 

aéreas de exportações de escravos para o continente americano. A primeira é a da Angola e do 

Congo que se manteve até o século XIX; a segunda foi a Costa dos escravos ou Golfo do 

Benim que durou do século XVII até o século XIX; a terceira área é a Cosa do Ouro que vai 

do século XVIII até 1800 e a quarta a Baía do Biafra, que se iniciou no ano de 1700 e durou 

cerca de um século. Com isto estabeleceu-se o tráfico que durou por cerca de quatro séculos e 

retirou milhões de africanos de suas terras, uma importante mudança para as sociedades em 

que estes africanos escravizados foram levados. 

 No Brasil, os comerciantes portugueses começaram a trazer o africano escravizado a 

partir do século XVI. Com o inicio da plantação de açúcar, estes sujeitos foram retirados de 

portos que ficavam nas principais rotas apresentadas acima. Transportados em navios 

negreiros com as piores condições possíveis, aqueles que sobreviviam tinham que enfrentar 

condições subumanas de trabalho e sobrevivência já que estes eram vistos como mercadorias. 

A escravidão no Brasil teve fim somente em 1888, mas até ela se encerrar inúmeras questões 

influenciou a nossa sociedade. Alguns desses fatos serão apresentados nesse artigo e 

discutidos neste artigo. 

 

Religiosidade em África e no Brasil 

 Na África o Islã esteve extremamente ligado a escravidão, pois com a sua instauração 

houve uma mudança significativa da escravidão interna no continente africano. De inicio os 

muçulmanos não faziam distinção de cor, todos aqueles que não eram convertidos ao 

islamismo tornar-se-iam escravos e uma das obrigações dos donos destes escravos eram da 

instrução religiosa. No Islã a escravidão era feita a partir das necessidades econômicas, 



militares e domésticas. Com o passar dos anos este fenômeno passou a ser específico do 

africano negro. 

 Segundo Paul Lovejoy (2002), no Islã as mulheres, crianças e eunucos eram os mais 

importantes e que detinham um valor maior. Em relação às mulheres, estas se tornavam 

domésticas e as mais belas eram colocadas em haréns. As crianças eram direcionadas desde 

cedo para as suas funções de escravas quando crescesse, já que a condição de escravo era 

herdada e também estavam sujeitas a venda. Os eunucos eram extremamente valiosos, pois 

exerciam diversas atividades desde cuidar do campo até atividades domésticas comerciais 

entre outras, em questão de valores, estes poderiam custar até duas vezes mais do que os 

escravos normais. Já os homens desenvolviam todo tipo de atividade, mais pesadas e 

subumanas. 

 Antes dos europeus efetivarem a escravização em África os muçulmanos serviram 

como transportadores, pois segundo J.E.Harris (2010) já existiam africanos negros no 

continente europeu, antes de irem para as Américas. Depois que os europeus iniciaram a sua 

excussão no continente africano os muçulmanos perderam de vez o mercado do tráfico e do 

comércio marítimo. 

 Para os europeus escravizarem os africanos estes se utilizaram da explicação religiosa 

para sua efetivação, com isso segundo J.E.Harris (2010), os papas Nicolau V e Calisto III 

fizeram bulas papais em 1415 e 1456, legitimando a jornada portuguesa no continente 

africano a partir da cristianização, pois estes afirmavam que os africanos eram pagãos2. Neste 

momento, emerge a explicação do paradigma cristão que afirmava que a diferença entre 

europeus e africanos era que estes haviam sido vitimas de uma maldição por ser descendente 

de Cam, Deus os condenou á servidão eterna, só assim poderiam garantir a salvação. Com 

isso era dever do europeu catequizar e introduzir esse escravo a serventia. 

 No Brasil não foi diferente, na chegada do escravo africano nos portos do Rio de 

Janeiro e da Bahia, este era obrigado a ser batizado nos rituais católicos; seu nome de origem 

era substituído por um nome cristão nas pias batismais, junto com a procedência – do porto ou 

nação - de onde ele era retirado, ou com o nome e sobrenome do seu proprietário. Esse 

método é chamado de procedência, e essas procedências segundo Marize Soares de Carvalho 

vão desde os nomes de ilhas, portos de embarque vilas e reinos a pequenos grupos étnicos 

(SOARES, 2000 p.109). 

 
2 Deve-se segundo M’Bokolo (2002) lembrar que além da presença do islamismo, catolicismo e do judaísmo em 
África, havia em algumas sociedades africanas a prática do politeísmo e várias religiões, praticas estas que 
vieram com os africanos para o Brasil e que acabaram misturando-se com a religião católica.  



 Desde sua colonização o Brasil é um país de fortes traços católicos, durante o período 

colonial e imperial a igreja católica foi extremamente importante tanto no aspecto religioso, 

político e social do país.  Neste contexto, foram criadas as irmandades ou confrarias religiosas 

que se dedicavam ao culto a um santo que se tornava o padroeiro daquela comunidade. Muitas 

destas irmandades religiosas conseguiram construir sua própria igreja ou dividia altar com 

outra irmandade, o maior compromisso que esta instituição detinha era de oferecer a pessoa 

que se congregava a ela um funeral honrado e benefícios espirituais e materiais. Estas davam 

extrema importância para as categorias raciais e sociais, logo os negros libertos ou escravos 

não poderiam fazer parte de uma irmandade de brancos. 

Por causa desta extrema importância que dava a estas categorias raciais e sociais no 

Brasil da época imperial, era praticamente proibida à entrada de negros nas igrejas, quando os 

negros conseguiam entrar na igreja tinham que ficar em lugares específicos onde não 

houvesse nenhum tipo de contato com os brancos. Estes preceitos limitavam muito a 

freqüência desses escravos nas igrejas e abria espaços para as manifestações religiosas 

próprias do continente africano, e que com o tempo passaram-se a misturar com o 

catolicismo. 

Assim passaram a ser criadas irmandades para os mais pobres e para os negros que 

adotaram como padroeira a Nossa Senhora do Rosário3, através destas irmandades muitos 

escravos e forros passaram a ter algum tipo de status social. Essas ofereciam proteção contra a 

escravidão rigorosa para alguns destes, havia também a arrecadação de dinheiro para fazer a 

compra da alforria daquele escravo congregado. Todos os anos, as irmandades de Nossa 

Senhora do Rosário organizavam festividades para a santa. Nessas festas, havia procissões, 

quermesses, badaladas de sinos, decoração das ruas e igrejas. Para os negros ainda escravos, 

as festividades era um dia de interrupção da sua servidão, permitindo o alivio de seu 

sofrimento do cativeiro. Os escravos e alforriados aproveitavam para expressar sua cultura, 

promovendo batuques e danças de tradição africana. 

 No livro da Mariza de Soares “Devotos da Cor”, a autora faz a análise e estudos das 

irmandades de Santo Elesbão e Santa Efigênia no Rio de Janeiro, mostrando como os 

escravos construíam a sua identidade, no Brasil durante o século XVIII. No livro ela se dedica 

a estudar um grupo de 200 pessoas que vieram do reino de Maki, e antes de entrar no estudo 

especificadamente das irmandades a autora faz uma análise historiográfica do inicio da 

escravidão em África, explicando a decorrência da perca da identidade e como as irmandades 

 
3 Por causa da grande quantidade de negros existentes no Brasil a Irmandade de Nossa Senhora do Rosário foi 
uma das irmandades com maior numero de instituições durante o século XVIII e XIX. 



religiosas negras serviram de ajuda detiveram uma grande importância no resgate da cultura e 

tradição africana no Brasil. 

 

Irmandade de Nossa Senhora do Rosário dos pretos – São Luís  

A irmandade de Nossa Senhora do Rosário dos Pretos era formada praticamente 

apenas por negros, a sede da igreja em São Luís encontra-se no mesmo local onde foi 

construída pelos padres barbadinhos franceses em 1612. A mais antiga edificação religiosa de 

São Luís, após a expulsão dos franceses, o local foi ocupado por frades carmelitas que 

permaneceram por cerca de uma década, sendo assim conhecido atualmente como “Carmo 

Velha”. 

No inicio do século XVIII, a irmandade de Nossa Senhora do Rosário objetivava 

encontrar um terreno para fundar uma igreja em homenagem a virgem. Depois deste tempo, 

em maio de 1717 o local foi cedido para a construção da igreja de Nossa Senhora que 

demorou exatamente sessenta anos para ser construída. De acordo com fontes a instituição 

teve como rei durante esse período um negro por nome de João Luís da Fonseca. O espaço foi 

vistoriada no ano de 1772 e benzida no ano de 1776, ocasião esta que também foi transferida 

a imagem da Virgem do Rosário para a igreja. Assim como outras irmandades a de Nossa 

Senhora tentava cumprir para com os seus congregados, os compromissos assumidos como o 

de garantir um funeral honroso, fazer orações aos negos vivos e mortos também para garantir 

a sua passagem para a outra vida até a sua chegada ao paraíso.  

Uma forma para encontrar informações sobre essa igreja foi à utilização dos impressos 

eclesiásticos do século XIX, esses materiais se dedicavam aos assuntos de interesses da Igreja 

Católica, alguns possuíam caráter político. Esses jornais eram de pequenos portes e não 

possuíam uma circulação frequente, geralmente era um padre ou um bispo responsável pela 

escrita. Exemplo disso é o jornal “O Paiz: jornal catholico, literário, commercial e 

noticioso” do ano de 1845, incilamente era um impresso de cunho essencialmente católico, 

mas depois de algum tempo passou a abordar temas em relação à política. 

O jornal era dividido por sessões, na primeira parte se encontrava um texto feito pelo 

bispo que abordava os mais diversos assuntos. Em seguida havia várias sessões, sobre óbitos, 

missas a serem realizados, surtos de doenças, naus que estavam chegando ou partindo, alguns 

recados direcionados, festejos de igrejas, batismos, procissões, locais de rezas e também 

várias noticias da Europa, casamentos que eram realizados em São Luís ou na Europa, 

noticias de acidentes nos dois locais também e sempre vinha com algum fato que fosse de 

interesse na época. Na segunda parte vinha à sessão de vendas onde se mostrava vários 



produtos disponíveis para compra como xaropes, lojas de roupas, casas para serem vendidas 

entre outras coisas. 

 

Conclusão 

A partir da utilização desses impressos buscou-se trabalhar a história da escravidão e 

resistência no Maranhão, enfatizando primeiramente como se iniciou a escravidão em África, 

apresentando as primeiras rotas do tráfico interno em África, depois o inicio do tráfico 

Transatlântico para as Américas, a como a religião influenciou nessa vinda do africano para o 

Brasil. Até chegarmos ao ponto do papel da Irmandade que foi de extrema importância na 

vida desse escravo no Brasil, pois esta garantia e assegurava alguns direitos desse escravo, 

talvez se possa até supor que a Irmandade de negros tenha sido a primeira de resistência 

concretizada e legalmente amparada na sociedade brasileira imperial. 

No Maranhão havia várias formas de resistências que o escravo podia adotar a maior 

escolha era a fuga para os quilombos, mas pode-se afirmar que para o escravo urbano a 

congregação na Irmandade de Nossa Senhora do Rosário dos Pretos de São Luís, lhe dava a 

legitimidade política para iniciar a sua resistência contra as péssimas condições que este 

escravo passava em sua vida de servidão, as irmandades do Rosário espalhados no país 

possuíam um papel social fundamental para a que garantisse a mudança na vida deste escravo. 

Assim se pode concluir que a devoção existente no Brasil no século XIX, serviu como 

ferramenta importante na luta contra a escravidão em todo o país, pois era a partir dela que o 

escravo apresentava de forma mais sucinta como era a sua resistência, pois mesmo aqueles 

que aderiram à religião católica, acabaram incorporando entidades religiosas do continente 

africano, e alguns rituais nas suas manifestações religiosas no país. 

 
Referências 

Fonte primária 

O PAIZ, de janeiro a dezembro de 1845. 

Fonte secundária 

HARRIS, J.E. A diáspora africana no Antigo e Novo Mundo. In. OGOT, Bethwell Allan 
(editor). História Geral da África: África do século XVI, ao XVIII. Brasília: UNESCO, 
2010. 
 
LOVEJOY, Paul E. A escravidão na África: Uma história de suas transformações. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 
 



M’BOKOLO, Elikia. África negra: histórias e civilizações. Salvador: EDUFBA: São Paulo: 
Casa das Àfricas, 2009. 
 
SOARES, Marize de Carvalho. Devotos da cor: Identidade étnica, religiosidade e 
escravidão no Rio de Janeiro, século XVIII. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 
 


