
ARRANJOS COTIDIANOS: Escravizados em São Luís do Maranhão (1830-1839) 

 

Adriana Monteiro Santos1 

 

O entendimento dos autores que trabalharam com a temática da escravidão, da década 

de 1930 aos anos de 1960, ficou limitado a enxergar os sujeitos escravizados através de 

extremos opostos: ora sob a ótica da passividade, ora sob a ótica da rebeldia. Alguns autores, 

como Gilberto Freyre (2004), em sua obra “Casa Grande e Senzala”, encabeçaram a corrente 

de pensamento que defendia terem sido as relações escravistas desenvolvidas no Brasil 

permeadas de “benevolência” e recheadas de “doçura”. Freyre (2004, p. 265) considerou a 

escravidão que aqui se implantou “branda” e “suave”, como podemos ver no trecho abaixo:  

 
O escravocrata terrível que só faltou transportar da África para a América, 
em navios imundos, que de longe se adivinhavam pela inhaca, a população 
inteira de negros, foi por outro lado o colonizador europeu que melhor 
confraternizou com as raças chamadas inferiores. O menos cruel nas relações 
com os escravos. 
 

O argumento utilizado pelo autor de “Casa Grande e Senzala”, para justificar o caráter 

“benévolo” das relações escravistas no Brasil, está baseado nos relatos dos viajantes 

estrangeiros que passaram pelo país nos tempos da escravidão. Deixou-se influenciar pelo 

pensamento do século XIX, pois, como explica Queiróz (2000, p. 115): 

 
Fontes daquela época como os viajantes, os parlamentares que 
representavam os interesses dos proprietários ou os historiadores saudosos 
do Império, difundiram a idéia de brandura na escravidão, devida a ‘índole’ 
do povo brasileiro, ‘bondoso e equânime’ por natureza. 
Os discursos de José de Alencar no Parlamento, por exemplo, reiteravam 
continuamente ‘a moderação e a doçura’ de que se revestia a escravidão no 
país, por força dos costumes e da ‘índole generosa’ das raças.  
Também os de Andrade Figueira, segundo o qual, o escravo, um ‘verdadeiro 
fidalgo proletário’, vivia melhor que seus senhores, ‘condenados ao 
deperecimento’ em razão de um clima no qual o negro se sentia à vontade, 
pois ‘debaixo dos mesmos graus de latitude da África, no mesmo solo, no 
mesmo clima.’ 
 

Para Freyre (2004), a violência imposta era apenas um meio utilizado para disciplinar 

e civilizar os cativos, uma vez que o sistema escravista era baseado na brandura e suavidade 

das relações patriarcais. 

 
1 Graduada em História Licenciatura na Universidade Federal do Maranhão – UFMA. 



Contrariando esse pensamento, surge, nos anos 1950, uma nova corrente 

historiográfica defendendo “a violência como vínculo básico da relação escravista.” 

(QUEIRÓZ, 2000, p. 106). Para os autores que seguiram essa tese, o sistema escravocrata era 

permeado da crueldade própria da relação senhor-escravo e a única maneira de manifestação 

do cativo na sociedade era por meio do crime e da rebeldia. Entre os autores que difundiram 

tal visão estão Fernando Henrique Cardoso, Jacob Gorender e Emília Vioti da Costa. 

Tais autores enfocam os sujeitos escravizados principalmente na condição de 

“mercadorias” fundamentais para a dinâmica econômica da sociedade da época. Os escravos 

estavam inseridos em um sistema que os tornava “coisa”, “objeto”, “propriedade”. Um grande 

difusor desse pensamento foi Gorender (1980, p. 60), para quem “a característica mais 

essencial, que se salienta no ser escravo reside na sua condição de propriedade de outro ser 

humano”. Esse autor nos apresenta a imagem do cativo como um sujeito possuído pelo seu 

senhor, que se enxergava com o mesmo olhar do seu proprietário, “o oprimido pode chegar a 

ver-se qual o vê seu opressor. O escravo podia assumir como própria e natural a sua condição 

de animal possuído.” (GORENDER, 1980, p. 65). 

O grande contraponto do pensamento que “coisificava” o escravo era o de interpretar 

suas atitudes apenas pelo viés da violência e da rebeldia, entendendo que sua subjetividade e 

sua atuação na sociedade manifestavam-se basicamente por meio de atos criminosos:  

 
[...] seu comportamento e sua consciência teriam de transcender a condição 
de coisa possuída no relacionamento com o senhor e com os homens livres 
em geral. E transcendiam, antes de tudo, pelo ato criminoso. O primeiro ato 
humano do escravo é o crime, desde o atentado contra o seu senhor à fuga do 
cativeiro (GORENDER, 1980, p. 65). 
 

 A partir desses posicionamentos, surgiram vários trabalhos sobre a rebeldia escrava, 

colocando-a como a válvula de escape encontrada pelos cativos para reagirem contra o 

sistema que os submetia. Apresentavam os sujeitos escravizados como “heróis”, caindo, desse 

modo, no extremo oposto do que fora propagado por Gilberto Freyre, como entende Gomes 

(2003, p. 15): 

 
Os escravos passivos e submissos das interpretações anteriores apareciam 
agora descritos pelos seus atos de heroísmo e bravura. Se numa escravidão 
branda, na qual o senhor é camarada, o escravo aparecia como um ser 
submisso, numa escravidão violenta, com senhores cruéis, os cativos eram, 
então, rebeldes. 
 



Com essa abordagem, os revisionistas enfatizam a participação dos sujeitos 

escravizados no meio social, os atos que envolviam violência e rebeldia, apontados como o 

único revide contra a crueldade do regime no cativeiro. Os demais escravos, aqueles que não 

usaram a violência, ficaram relegados ao “papel de figurantes, quiçá mudos, da história” 

(GOMES, 2003, p. 15), uma vez que suas atitudes não foram abordadas pelos revisionistas 

como ações transformadoras da sociedade em que estavam inseridos, ou seja, não eram vistos 

como seres históricos e transformadores de suas histórias. Para Schuartz (2001), transformar 

todas as atitudes escravas em rebeldia é o caminho mais curto para tirar da resistência escrava 

a condição de legítimo objeto de investigação.  

Aparece, então, outro viés de interpretação representado por autores como João José 

Reis e Eduardo Silva (1989), Sidney Chalhoub (1990), Josenildo Pereira (2001), entre outros, 

que veem os cativos agindo e reescrevendo as relações escravistas diretamente, pautadas em 

lógicas distintas das senhoriais, como diz Chalhoub (1990, p. 42). 

 
Vou procurar mostrar que esses negros agiram de acordo com lógicas ou 
racionalidades próprias, e que seus movimentos estão firmemente vinculados 
a experiências e tradições particulares e originais – no sentido de que não são 
simples reflexo ou espelho de representações de ‘outros’ sociais. 
  

Nessa perspectiva, nos dedicamos a análise da documentação policial – partes do dia2 -

, e pudemos perceber que as relações dos cativos não se reduziam à submissão e à sujeição, 

como por décadas foi apresentado na historiografia. Observamos as redes de relações em que 

eles estavam inseridos, não como passivos receptores de pensamentos alheios, mas sim, como 

agentes sociais transformadores, envolvidos em barganhas, interesses econômicos e conflitos. 

Nessa perspectiva, percorremos um caminho que busca tatear os espaços de atuação desses 

sujeitos no seu cotidiano, sujeitos que, como diz Pereira (2001, p. 20): 

 
Longe de terem sido submissos ou simplesmente rebeldes, criaram formas 
próprias de integração no mundo da escravidão, procurando espaços de 
autonomia e de liberdade, por meio não só da fuga, da rebelião ou do 
quilombo, mas também, negociando, barganhando.  
 

Buscamos identificar e descrever os espaços de sociabilidade criados pelos sujeitos 

escravizados, na perspectiva de desvelar como tais seres expressavam sua subjetividade, 

tentando perceber suas táticas e estratégias para sobreviverem em uma sociedade que os 
 

2 A princípio da Guarda Municipal Permanente, que, após alguns anos de atuação, foi extinta e deu lugar ao 
Corpo de Polícia da Província do Maranhão. Nelas, encontravam-se descritas, dia após dia, ocorrências policiais 
da cidade, episódios relacionados às transgressões, como as infrações cometidas pelo descumprimento às 
Posturas Municipais, as fugas de escravos, os roubos, os homicídios, as brigas. 



excluía, expondo seus relacionamentos, suas festas, “adjuntos”, “ajuntamentos”, “barganhas” 

e “golpes” na luta cotidiana pela sobrevivência. 

Nas “partes do dia” procuramos identificar as formas próprias criadas pelos cativos 

para negarem sua condição e se mostrarem como seres atuantes no meio social. Passemos a 

apresentar as interpretações construídas com base, principalmente, nas informações 

encontradas nesses registros. 

 

Redes de Solidariedade e Conflito 

 

A escravidão urbana permitiu aos cativos a possibilidade de contato com os mais 

diversos grupos sociais. Segundo Algranti (1988, p. 96-97), a mobilidade propiciada pelo 

desenvolvimento de seus trabalhos diários, no espaço urbano, permitiu a esses indivíduos a 

ampliação de suas redes de relacionamento e o estreitamento de laços com as mais variadas 

categorias: forros, livres e cativos como eles. Os relacionamentos podiam ser de solidariedade 

e/ou conflito, dependendo da ocasião. Como apontam Reis e Silva (1989, p. 14): “no Brasil 

como em outras partes os escravos negociaram mais do que lutaram abertamente contra o 

sistema. Trata-se do heroísmo prosaico de cada dia”. Uma luta diária pela sobrevivência, 

buscando as brechas para exprimirem suas vontades e manifestarem-se como construtores de 

suas vidas. 

 

Escravos e senhores 

 

As redes de relacionamentos proporcionadas pela escravidão urbana aos cativos eram 

amplas e complexas, num misto de tensão, conflito, solidariedade, barganha e negociação. 

Para Algranti (1988, p. 97), “as relações de conflito e solidariedade adquiriam conotações 

próprias da vida nas cidades, determinadas pelo maior ou menor peso dos elementos externos 

à situação clássica senhor-escravo”. Segundo essa autora, com base no estudo sobre a 

criminalidade escrava na cidade do Rio de Janeiro, é a partir das relações entre senhores e 

escravos que podemos perceber as demais relações sociais. Na cidade de São Luís, notamos 

que tais relações podiam ser de “dominação” e “conflito”, mas também de “aliança” e 

“convivência pacífica”, dependendo da necessidade e conveniência de ambas as partes.  

A partir da documentação analisada, identificamos situações que nos permitem fazer 

algumas considerações a respeito da relação entre escravos e senhores.  Deparamo-nos, ao 

mesmo tempo, com escravos sendo acoitados por seus senhores e com senhores entregando 



seus escravos para a polícia punir; outros cometendo crimes contra seus senhores e vice-versa. 

Não foi possível identificar as circunstâncias que levaram a essas situações. No entanto, 

podemos partir do pressuposto de que tais fatos derivaram de momentos de ruptura na 

conivência entre eles, pois, como defendem Reis e Silva (1989, p. 16): “Na verdade, escravos 

e senhores manipulam e transigem no sentido de obter a colaboração um de outro; buscam – 

cada qual com os seus objetivos, recursos e estratégias – os modos de passar a vida”.  

Elementos frequentes na relação entre sujeitos escravizados e seus senhores eram a 

violência e a tensão, próprias do sistema escravista, como no caso de Diogo, que revidou o 

castigo que recebeu de seu senhor: 
As 8 e ½ horas da noute, na rua de Nazareth, o preto Diogo, escravo de 
Joaquim Jozé Castilhano da Silva, ferio gravemente com hum canivete, no 
ventre de seu senhor, na ocazião em que lhe dava parmatoadas. Não pôde ser 
prezo o criminozo por evadir-se. Remeteu-se o extracto deste artigo ao Juiz 
de Paz do 1° Districto (GMP, 1° Companhia, 10.12.1833).  

 
Segundo Algranti (1988), a atuação violenta dos senhores levava os escravos a 

responderem também com atitudes violentas, ainda mais no meio urbano, uma vez que na 

cidade não existiam grandes barreiras a serem ultrapassadas, pois o contado entre senhores e 

escravos era mais próximo e direto, deixando os senhores mais vulneráveis à resposta mais 

imediata dos cativos. 

Por muito tempo, a historiografia brasileira colocou essas ações violentas e agressivas 

praticadas pelos escravos como a forma mais viável encontrada por eles para demonstrarem e 

manifestarem seu inconformismo diante do sistema escravista. Porém, tendências 

historiográficas mais recentes entendem que “os crimes despontam como categoria de 

interpretação histórica que revelando múltiplas tensões envoltas no regime de trabalho 

escravo, devem ser analisados, internamente à dinâmica das relações sociais.” 

(WISSENBACH, 2009, p. 24). 

Essa linha de entendimento não quer negar a luta dos escravos pela liberdade, 

tampouco negar a agressividade e violência do regime escravocrata. Busca entender as 

relações sociais do período estudado, para além dos estereótipos criados. 

Os atos violentos eram apenas algumas das muitas formas encontradas pelos sujeitos 

escravizados de manifestarem suas vontades e negarem a sua condição de “coisa”, pois, ao 

traduzirem seus sentimentos através de infrações e transgressões, estavam, mesmo que 

indiretamente, indo de encontro ao sistema escravista, que os relegava a condição de ser 

“coisificado”, de mera “mercadoria”. 



De acordo com a necessidade e situação, os relacionamentos entre senhores e escravos 

eram moldados. Os cativos encontraram brechas e formas próprias de se manterem e 

exprimirem seus desejos: “percebemos que o que aparentava ser concessão senhorial resultava 

de barganhas entre senhores e escravos, barganhas cheias de malícias de ambas as partes.” 

(REIS; SILVA, 1989, p. 8). 

Vejamos o caso de Joaquim, que buscou refúgio na casa de seu senhor e este o 

acolheu, não o entregando para a polícia após praticar atos considerados transgressões. 

 
O Guarda n° 98 prendeo as 8 horas da noute, na rua da Palma, aos pretos 
Joaquim, escravo de Antonio Jozé Meirelles, e Joaquim, escravo de Jozé da 
Silva Calofate, por estarem brigando, o primeiro destes podendo escapar-se, 
refugiou-se em caza de seu senhor, o qual não quis prestar a entrega delle, e 
o 2° foi remetido ao Juiz de Paz da Freguezia da Sé (GMP, 1° Companhia, 
04.04.1833). 

 
Podemos atribuir a atitude dos referidos senhores, de acoitarem seus escravos após o 

cometimento de infrações, à possibilidade de serem os cativos os seus meios de sustento. 

Ficar sem estes significava ficar sem os seus ganhos, ou seja, não seria lucrativo entregá-los à 

polícia. Os cativos aproveitavam essas brechas para resolverem suas desavenças com algum 

desafeto e conseguirem seus sustentos de forma mais fácil, fazendo dessas estratégias um dos 

modos de manifestarem-se como sujeitos atuantes na cidade de São Luis. 

Na relação entre senhores e escravos urbanos há a intromissão do Estado na figura das 

patrulhas policiais, que vigiavam os passos dos cativos na cidade. Essa interferência, 

conforme observamos nas passagens citadas, gerava um certo conflito entre os senhores de 

escravos e o poder público. No levantamento das casas habitadas por escravos e libertos na 

cidade de São Luís, numa passagem que trata de manifestações lúdicas e religiosas, podemos 

ver como esses conflitos podiam se manifestar: 
Em todas as reuniões que acima se mencionão, por ora transluz outro fim 
mais do que folgarem nos dias que lhe ficão livres do serviço, as escravas 
salvas algumas excepções, conservão-se em humildade, e temem a policia, e 
observa-se que aqueles para quem seus Senhores são numiamente 
tolerantes são os mais atrevidos, e entre estes tem o destinto lugar os 
escravos do Doutor Joze Antonio Soares de Souza, D. Anna Jansem Pereira, 
e de mais alguns que por sua representação, ou opulencia não é difícil os 
mesmos escravos depararem com o patrocínio [...] (GMP, 1° Companhia, 
02.04.1835, grifo nosso). 
 

A situação descrita traduz a insatisfação de agentes policiais, encarregados de 

fiscalizar as ações dos escravos, diante da “tolerância” de certos senhores para com seus 

cativos, como D. Anna Jansem. Foi utilizando a posição social de sua senhora que um de seus 



escravos, preso “por estar em um adjuntos de pretos dentro de huma quitanda”, respondeu aos 

guardas da patrulha: 
[...] perguntou o ditto preto aos Guardas se não conhecião sua Senhora e 
respondendo a Patrulha q’ não, disse o mesmo q’ elle éra de D. Anna 
Jancem aquela q’ já tinha posto dous Guardas na cadeia por dar em 
hum preto seu, e que o mesmo havia acontecer-lhes se bolissem com elle. 
(GMP, 2° Companhia, 23.02.1834, grifo nosso). 
 

Desse modo, percebemos uma relação ambígua entre senhores de escravos e o poder 

público, pois, ao mesmo tempo em que os senhores necessitavam do aparato repressor do 

Estado para legitimar e efetivar o seu poder, em certas ocasiões não aceitavam sua 

intervenção em assuntos de sua esfera particular. Assim, concordamos com Diniz (2005) 

quando esta afirma que a mentalidade vigente na sociedade escravista era centrada no 

posicionamento que o poder sobre o escravo era total e ilimitado, e a presença do poder 

público só era tida como positiva quando colaborava com esse pensamento, do contrário 

representava uma afronta ao poder senhorial. Nessa conjuntura “ao lado da sempre violência, 

havia um espaço social que se tecia tanto de barganhas quanto de conflitos.” (REIS, SILVA, 

1989, p. 7). 

 

Afrontando a Polícia  

 

O medo e a preocupação com a insubordinação e com a rebeldia dos cativos rondava, 

não só a cidade de São Luís, mas toda a província do Maranhão. Por isso, existia uma 

vigilância constante que recaía sobre esses sujeitos, realizada não somente por parte de seus 

senhores, mas também por parte do Estado. 

A fiscalização no meio urbano era realizada por patrulhas da Guarda Municipal 

Permanente ou do Corpo de Polícia da Província do Maranhão. Muitas vezes, os escravos 

manifestavam seu repúdio aos agentes do governo não apenas por meio de práticas violentas, 

mas utilizando-se também de outros meios que despertavam a ira de quem os vigiava: 

recorriam a deboches e respostas provocativas.  

O escravo Manoel Jesus, por exemplo, foi preso por estar em uma quitanda, dizendo 

“que não fasião caso da policia.” (CPM, 23.03.1830); assim também aconteceu com Sancho 

Miguel, escravo que foi preso por dizer ao guarda que era “tam bom como os guardas.” 

(GMP, 2° Companhia, 30.03.1833). 

A ironia, o sarcasmo, o afrontamento e a provocação eram artifícios utilizados pelos 

escravos para se colocarem diante dos agentes públicos, expressando assim seus pensamentos 



e posicionamentos para com o regime escravista, como fez o escravo Macario, preso por 

desatender a patrulha quando esta ordenou que fosse dispersado o “adjunto de pretos”, que se 

encontrava em uma quitanda. O sobredito escravo não atendeu à ordem e a patrulha revidou 

com pancadas; nesse momento, Macário disse para os guardas “que fossem comprar negros se 

lhe querião dar.” (GMP, 1° Companhia, 22.02.1835). 

Eram essas algumas das inúmeras formas utilizadas pelos escravos para expressar seu 

repúdio, não somente contra as patrulhas que privavam os seus momentos de lazer, mas 

também podem ser vistas como respostas negativas ao regime escravista, que os “coisificava”, 

procurando tirar-lhes a condição de sujeitos de suas próprias vontades. Porém, todo o aparato 

repressor constituído para controlar os sujeitos escravizados não foi capaz de contê-los, 

porque, nas brechas do regime, eles “foram capazes, por meio de múltiplas atitudes, de se 

integrarem no complexo mundo da escravidão, negociando, construindo redes de 

solidariedade, para terem visibilidade, resistirem e sobreviverem no mesmo” (PEREIRA, 

2001, p. 75). 

 

Golpes e falsificações 
 

Estratégias eram utilizadas pelos cativos para enganarem as patrulhas policias, 

dispersando sua atenção a fim de permanecer nas ruas de São Luís após a hora estabelecida 

por lei. O artifício mais comum, nos registros policiais examinados, era a falsificação do 

“bilhete” do senhor, que liberava a saída do escravo, após o toque de recolher, para que ele 

fosse realizar algum trabalho na rua, porque esta “era lugar para muita coisa: o trabalho, o 

amor, a intriga, a vingança, mas também de diversão e de resistência.” (PEREIRA, 2001, p. 

60). Assim, tinham necessidade de nela estar, interagindo no mundo social, relacionando-se 

com seus pares e com outras categorias sociais e, por isso, encontravam na falsificação um 

meio de “driblar” a fiscalização. Foi o que ocorreu com o “preto” Vencelão: 
A 9° Patrulha prendeo 11 ½ hora da noute na rua dos Covoens o pretto 
Vencelão escravo de João da Ponte, por andar na rua depois do toque de 
recolher e se bem que aprezentasse hum bilhete que diz ser de seu 
Senhor este oferece indicios de falcidade e por isso foi coduzido a prizão 
(GMP, 1° Companhia, 19.01.1834, grifo nosso). 

 
Diante do exposto, percebemos os sujeitos escravizados agindo conforme suas 

vontades, utilizando suas espertezas e astúcias para “driblar” regras sociais que os relegavam 

à condição de seres marginalizados e que os consideravam incapazes de ação autonômica, 



como no caso do “preto” Jose Antonio, escravo de Jose Raymundo do Rego, que foi preso 

acusado de estar praticando um golpe: 
[...] Este preto é um insigne trampo [...], é a 2° vêz que vem prezo por 
sempre motivo, pois em 12 de março ultimo, foi preso no 4° Districto, por 
furtar uns taxos, e chucolateiras de cobre, e o mais notável, é q. em as 
ocasiões de perpetrar semilhantes delictos, si intitula escravo de pessoas 
qualificadas, afim de que os vendedores si fiem d’elle, e consentirem q’ leve 
os objectos a amostra, e até pede que mandem algum com elle, chega a casa 
do suposto senhor manda esperar a porta da sua a pessoa q’ veio com elle, 
sob a escada, poem o furto no [...], e tráz algum dos objectos insignificantes, 
e com o pretexto de não se ver, q’ vá saber o últimos preços dos que ficarão, 
em que expecie quer receber despacha o companheiro, e elle depois sai com 
o furto: em fim desenvolve traços superiores a sua condição (CPM, 
13.04.1837, grifo nosso).  
 

Devemos destacar a última frase registrada nessa ocorrência: “em fim desenvolve 

traços superiores a sua condição”. Tal passagem traduz a compreensão acerca daqueles que 

estavam na condição de escravos, qualificando a esperteza de Jose Antonio como incomum a 

alguém cativo.  No entanto, a prisão não foi suficiente para intimidar a ousadia desse escravo. 

Em 21 de novembro do mesmo ano, foi detido usando novamente as mesmas artimanhas: 
[...] Este preto as 8h da mesma noute, praticou o acto seguinte, foi na casa de 
um Beneficiado da Cathedral, e perguntou lhe se queria comprar farinha a 
cinco patacas e meia o alqueire, por seu Senhor (que dilse ser o Tenente 
Lupercio Francisco da Serra Martins) a tinha para vender: mandou o [...] 
huma sua escrava, com onse patacas, em companhia do dito, afim de 
condusir dous alqueire, e chegando a porta da casa do suposto Senhor, o 
preto recebeo o dinheiro, para lhe o entregar (segundo dilse), mandou 
esperar na porta da rua aquela que hia em sua companhia, e subio para a 
escada alsima, pouco tempo depois desceo, e sahindo pela porta fora dilse a 
preta que esperava pela farinha, que seu senhor mandava a quitanda proxima 
pedir hum furador, pos levava com gosto mandar boa farinha para sua 
Reverencia, e este foi o meio de se escapar: é de notar que este preto é a 3° 
vez que é preso por facto semelhante, e admira que em huma condição 
como a sua, se encontra huma fertilidade de raciocínios, como a que elle 
desenvolve [...]. (COM, 21.11.1837, grifo nosso). 
 

Esse fato é mais uma amostra de que, para a sociedade da época, o uso do raciocínio 

não era uma qualidade associada aos sujeitos escravizados. Através dos exemplos citados, 

podemos visualizar alguns recursos utilizados pelos cativos para se reafirmar como sujeitos 

transformadores de suas condições de vida, na luta pela sobrevivência no cotidiano da urbe 

ludovicense. Apesar de todo o aparato repressor do Estado e das normas sociais, os cativos 

encontravam formas inusitadas para resistir. 

 
 
 
 



Referências 
 
 
ALGRANTI, Leila Mezan. O feitor ausente: um estudo sobre a escravidão urbana no Rio de 
Janeiro, (1808-1822). Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 1988. 
 
CHALHOUB, Sidney. Visões de liberdade: uma história das últimas décadas da escravidão 
na corte. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 
 
CPM, CORPO DE POLÍCIA DA PROVÍNCIA DO MARANHÃO. Partes do dia (1830). 
Secretaria de Polícia. Documentos avulsos. Arquivo Público do Estado Maranhão – APEM. 
 
CPM, CORPO DE POLÍCIA DA PROVÍNCIA DO MARANHÃO. Partes do dia (1836-
1839). Secretaria de Polícia. Documentos avulsos. Arquivo Público do Estado Maranhão – 
APEM 
 
DINIZ, Leudjane Michelle Viégas. Escravidão urbana e criminalidade em São Luís (1860-
1880), 2005. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em História) – Universidade 
Estadual do Maranhão, São Luís, 2005. 
 
FARIA, Regina Helena Martins. Em nome da ordem: a constituição de aparatos policiais no 
universo luso-brasileiro (séculos XVIII e XIX). 2007. Tese (Doutorado em História) – 
Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2007. 
 
FREYRE, Gilberto. Casa Grande e Senzala. São Paulo: Global, 2004. 
 
GMP, GUARDA MUNICIPAL PERMANENTE. Partes do dia da 1° Companhia (1832-
1836). Secretaria de Governo. Documentos avulsos. Arquivo Público do Estado Maranhão – 
APEM. 
 
GMP, GUARDA MUNICIPAL PERMANENTE. Partes do dia da 2° Companhia (1833-
1836). Secretaria de Governo. Documentos Avulsos. Arquivo Público do Estado Maranhão - 
APEM. 
 
GMP, GUARDA MUNICIPAL PERMANENTE. Relação de casas habitadas por escravos e 
libertos de 1835. Mapoteca. Gaveta 4. Arquivo Público do Estado do Maranhão – APEM. 
 
GOMES, Flávio dos Santos. Experiências atlânticas: ensaios e pesquisas sobre a escravidão 
e o pós - emancipação no Brasil. Passo Fundo: UFP, 2003.  
 
GORENDER, Jacob. O escravismo colonial. 3. ed. São Paulo: Ática, 1980. 
 
PEREIRA, Josenildo de Jesus. Na fronteira do cárcere e do paraíso: um estudo sobre as 
práticas de resistência escrava no Maranhão Oitocentista, 2001. Dissertação (Mestrado em 
História do Brasil) – Pontifícia Universidade Católica, São Paulo, 2001. 
 
QUEIRÓZ, Suely Robles Reis. Escravidão Negra em debate. In: FREITAS, Marcos Cezar 
(Org.). Historiografia brasileira em perspectiva. 3. ed. São Paulo: Contexto, 2000. p. 103-
107. 
 



REIS, João José; SILVA, Eduardo. Negociação e conflito: a resistência negra no Brasil 
escravista. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
 
SCHWARTZ, Stuart B. Escravos, roceiros e rebeldes. São Paulo: EDUSC, 2001. 
 
WISSENBACH, Maria Cristina Cortez. Sonhos africanos, vivências ladinas: escravos e 
forros em São Paulo (1850-1880). 2. ed. São Paulo: Editora HUCITEC, 2009. 
 


